**الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.**

**أما بعد، يا أيها الذين آمنوا، اتقوا الله حق تقاته، ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون.**

**My Dear respected brothers and sisters in Islam,**

Today, I would like to speak about a virtue that is the very foundation of our faith, a quality that, when upheld, elevates us in this life and the Hereafter. This virtue is truthfulness (ṣidq). It is a characteristic that embodies integrity, sincerity, and consistency in our words, deeds, and intentions. Truthfulness is the bedrock of righteousness and the cornerstone of a believer’s relationship with Allah, the community, and even within oneself.

The Prophet Muhammad (peace and blessings be upon him) said, عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة. وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً. وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً
"Commit yourselves to truthfulness, for truthfulness leads to righteousness, and righteousness leads to Jannah. A man will continue to be truthful and will seek truthfulness until he is written with Allah as a truthful person. Beware of lying, for lying leads to wickedness, and wickedness leads to Jahannam. A man will keep on lying and seek lies until he is written with Allah as a liar."

This hadith reminds us that the path to Jannah (Paradise) is paved with truthfulness, just as the road to Jahannam (Hellfire) is paved with deceit and lies.

My Brothers and Sisters,

Truthfulness is not just about avoiding lies. It is about being true in our thoughts, our speech, our actions, and our intentions. It is about aligning our internal state with our external behavior. The Quran instructs us:

"يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ"
*(“O you who have believed, fear Allah and be with those who are truthful.”)* (Surah At-Tawbah, verse 119).

This ayah guides us not only to embody truthfulness to ourselves but also to surround ourselves with those who are sincere and honest, for they will be a means of support and guidance.

When we reflect on the lives of the prophets, we find that truthfulness was a defining feature of their mission. Allah describes Ibrahim (peace be upon him) as:

"وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا"
*(“And mention in the Book, Ibrahim. Indeed, he was a man of truth and a prophet.”)* (Surah Maryam, Ayah 41).

Even in the face of immense trials, the prophets held fast to their commitment to truth, never compromising their integrity. It was this unwavering truthfulness that protected Ibrahim in the fire, Noah in the flood, and Moses from the tyranny of Pharaoh.

My Dear Brothers and Sisters,

Truthfulness must permeate every aspect of our lives. It must be reflected in our dealings with others, in our promises, and in our oaths. The Prophet (peace and blessings be upon him) said:

"اضْمَنُوا لِي سِتًّا مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَضْمَنْ لَكُمُ الْجَنَّةَ: اصْدُقُوا إِذَا حَدَّثْتُمْ، وَأَوْفُوا إِذَا وَعَدْتُمْ، وَأَدُّوا إِذَا اؤْتُمِنْتُمْ، وَاحْفَظُوا فُرُوجَكُمْ، وَغُضُّوا أَبْصَارَكُمْ، وَكُفُّوا أَيْدِيَكُمْ."
*(“Promise me six things, and I will promise you Paradise: Speak the truth when you speak, fulfill your promises, be trustworthy with what you are entrusted, guard your chastity, lower your gaze from what is unlawful, and keep your hands from doing wrong.”)*

Imagine a society where every individual upholds these principles. There would be no room for deceit, betrayal, or injustice. Such a society would be a reflection of the principles of Islam, a model for all of humanity. This is why the Quran and Sunnah emphasize truthfulness not only as an individual virtue but as a communal responsibility.

Dear Believers,

Truthfulness is a shield that protects the heart from hypocrisy. It is a light that guides us through the darkness of doubt and confusion. It brings peace to the soul and tranquility to the mind. The Prophet (peace and blessings be upon him) said:

"دَعْ مَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكَ، فَإِنَّ الصِّدْقَ طُمَأْنِينَةٌ، وَالْكَذِبَ رِيبَةٌ."
*(“Leave what makes you doubt for what does not make you doubt, for truthfulness is peace of mind and falsehood is doubt.”)*

Being truthful also means being truthful to oneself, recognizing our own shortcomings, and sincerely seeking Allah’s guidance and forgiveness. It is about being sincere in our repentance, knowing that Allah is the Most Merciful and that He rewards those who strive to be better. As the Quran states:

"هَٰذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ"
*(“This is the Day when the truthful will benefit from their truthfulness.”)* (Surah Al-Ma'idah (Chapter 5), Ayah 119).

May Allah make us among those who benefit from our truthfulness on the Day of Judgment.

Brothers and Sisters,

In our journey through life, we must remember that truthfulness is not just a matter of words. It is a matter of the heart. It is a commitment to integrity, a dedication to honesty, and a pledge to sincerity. It is a virtue that we must nurture and protect, for it is the key to our success in this world and the Hereafter.

Let us make a firm intention today to embrace truthfulness in every aspect of our lives. Let us strive to be among the ṣiddīqīn, those who are truthful in their words, deeds, and intentions. Let us ask Allah to make us among the truthful, to guide us on the straight path, and to bless us with sincerity in all that we do.

O Allah, make us among those who are truthful and sincere in our words and actions. Guide us to follow the example of Your beloved Prophet Muhammad (peace be upon him). Grant us goodness in this world and goodness in the Hereafter, and save us from the torment of the Fire. Ameen.

**Wa Aqimus Salah.**

**Muhterem Müslümanlar!**

Doğru düşünce, doğru söz, doğru davranış mânâlarına gelen sıdk; hak yolcusunun hilâf-ı vâki her şeye kapanıp, hayatını doğruluğa göre planlaması, sadakatin emin bir temsilcisi olması.. diğer bir tabirle, duygu, düşünce, söz ve davranışlarında doğruluğu tabiatının bir parçası hâline getirip, şahsî hayatından insanlarla olan muamelesine, hakkı ilan adına şehadetinden mizahlarına kadar; hatta ﯾﺎ أﯾﮭﺎ اﻟﺬﯾﻦ آﻣﻨﻮا اﺗﻘﻮا ﷲ وﻛﻮﻧﻮا ﻣﻊ اﻟﺼﺎدﻗﯿﻦ “Her zaman doğrularla beraber olun!” fehvâsınca, dost ve arkadaş çevresi itibarıyla dahi hep doğruluk aramasıdır ki; hadisin ifadesiyle böyleleri yüce divanda “sıddîk”; aksine, tasavvur ve düşüncelerinden davranış ve muamelelerine kadar yalanla içli-dışlı yaşayan ve hayatını hilâf-ı vâkiler çizgisinde sürdürenler de o ulu divanda “kezzâb” olarak yâd edilecektir.

Sıdk, Hakk’a ulaştıran yolların en sağlamı, sâdıklar da bu vuslatın tali’li namzetleridirler. Sıdk, amelin ruhu ve özü, düşünce istikametinin de en yanıltmaz mihengidir. Sıdkla mü’min münafıktan, ehl-i cennet de ashab-ı nârdan ayrılır. Sıdk, peygamber olmayanlarda bir peygamberlik sıfatıdır ve bu sıfat sayesinde halâyık ve kapı kulları, sultanlarla aynı nimetleri paylaşacak hâle gelirler. Allah bu din-i mübînin başlangıcında, hem onun tebliğcisini hem de bu ilâhî mesaja ilk defa “evet” deyip koşanı sıdkıyla tavsif ederek “Sıdk mesajıyla gelen ve O’nu gönülden tasdik eden...” diyerek tebcil buyurmuştur.

Sıdk; ferdin, amel ve davranış bütünlüğünü koruyup, tehlike anında ve yalanla kurtulması söz konusu olduğu yerlerde bile, gizli-açık iç ve dış ayrılığına düşmemesi; ezkaza düşerse, yeniden Hak’la mutabakatı yakalayabilmek için hâlden hâle girmesi ve kıvrım kıvrım kıvranmasıdır ki; Hz. Cüneyd: “Sâdık kimse günde kırk defa hâlden hâle döner durur; aksine bu bir müraî ise, kırk sene ızdırapsız olarak kaldığı yerde kalır.” der.

Sıdkın en aşağı mertebesi, şahsın iç-dış, gizli-açık her hâlinin aynı çizgide cereyan etmesidir. Bundan sonra duygu, düşünce, tasavvur ve niyetlerde sâdık olma derecesi gelir. Bu itibarla sâdıklar, söz ve davranışlarında doğruluktan ayrılmayan kahramanlar; sıddîklar da, hayal, tasavvur, duygu, düşünce, hatta mimiklerine kadar her hâl ve tavırları itibarıyla doğruluğa kilitlenmiş hak erleri babayiğitlerdir.

Sözde, davranışta, azimde, vefada, amelde ve muamelede bütün meleke ve kabiliyetlerini doğruluğa yönlendirme, kâmil bir sadakat ve aynı zamanda bir peygamberlik vasfıdır ki, Kur’ân-ı Kerim: واذﻛﺮ ﻓﻲ اﻟﻜﺘﺎب إﺑﺮاھﯿﻢ إﻧﮫ ﻛﺎن ﺻﺪﯾﻘﺎ ﻧﺒﯿﺎ “O yüce kitapta olanlar arasında İbrahim’i hatırla ki O sıddîk bir nebiydi.” diyerek, mutlak zikrin masruf olduğu işte bu zirveyi ihtar etmiştir. Sıdk, enbiyâ-i izâmın en önde gelen vasfı, her devirde imana ve Kur’ân’a hizmet mesleğinin en güçlü dinamiği olduğu gibi, öteki âlem itibarıyla da her mü’min için en sağlam bir kredi kartı ve en geçerli bir itibar senedidir. Allah: “Doğru olanlara doğruluklarının fayda verdiği gün bugündür.” buyurarak bu önemli hakikate dikkatlerimizi çeker.

Evet, Hz. Âdem’in alnında tevbe nurunu parlatan sıdktır.. dünyanın tufana gömüldüğü bir dönemde, Tufan Peygamberi’ne sefine-i necat olan sıdktır.. alev alev ateşler içinde Hz. Halil’i “berd ü selâm”a ulaştıran sıdktır..

“Bana şu altı şey hakkında söz verin ben de size Cennet’i söz vereyim: Konuştuğunuz zaman doğru konuşun! Vaadettiğiniz zaman yerine getirin! Emanette ‘emin’ olun! Apış Aranızı (iffetinizi) koruyun! Gözlerinizi harama yumun! Ellerinizi haramdan uzak tutun.”

Başka bir hadislerinde de şöyle buyurur: دع ﻣﺎ ﯾرﯾﺑك إﻟﻰ ﻣﺎ ﻻ ﯾرﯾﺑك، ﻓﺈن اﻟﺻدق طﻣﺄﻧﯾﻧﺔ، وإن اﻟﻛذب رﯾﺑﺔ “İçinde kuşku uyaran şeyleri bırak, terket (kuşkusuz bir iklimde yaşa). Doğruluk insanın içinde itminan ve oturaklaşma hâsıl eder. Yalana gelince, burkuntudur, bulantıdır.”